**О ТРУДЕ И СРЕДСТВАХ**

***О докладе священномученика Владимира (Богоявленского) митр. Киевского.***

Доклад свщмч. Владимира (Богоявленского) митр. Киевского ***О труде и средствах*** был произнесен им в начале ХХ в., в 1912 г. в аудитории Исторического музея для рабочих фабрик и заводов г. Москвы.

Эпиграфом к своему докладу митр. Владимир избрал цитату из книги Ветхого Завета:

***В поте лица твоего снеси хлеб твой,***

***дондеже возратишися в землю,***

***от неяже взят еси...*** *(*[*Быт. 3:19*](https://azbyka.ru/biblia/?Gen.3:19&c~r&rus)*)*

Это повеление, данное Богом человеку еще в Раю после грехопадения, митр. Владимир называет ***божественным приговором над грешным человеческим родом***.

Владыка говорит, что действенность этого ***приговора***, т.е. заповеди не могут не признать даже те, кто отвергает авторитет Священного Писания, ибо всем людям ради пропитания и приобретения собственности приходится умственно или физически трудиться.

Но, как справедливо замечает митр. Владимир, в христианском обществе на протяжение столетий никогда не возникало смущений, сомнений или жарких споров, относительно установившегося порядка.

С распространением в обществе неверия, взгляды на вопрос о труде и собственности стал сильно меняться. И Владыка, наряду с другими духоносными отцами, предупреждал, что превратное решение этого вопроса может поколебать сами основы мира.

Веря в милосердие Божие и благо Его Промысла, Владыка выражал надежду на то, что хотя бы пагубные последствия, извращения Божественного порядка относительно труда и средств позволят обезверившимся людям опытнымпутем убедиться в ложности новых учений, и осознать, что верный путь к спасению и счастью указан только в Божественном учении Церкви Божией.

Владыка Владимир сравнивает учение о труде и собственности с позиции Церкви и атеизма.

В свете Священного Писания труд для человека не только необходимость, но и ***обязанность***, т.е. ***священный долг.***

Но, вне Божественного учения труд признается за ***вынужденную необходимость***, которой нельзя избежать.

Неверующего человека труд будет тяготить и наполнять сердце ропотом на свою тяжкую долю. Но те, кому выпала доля добывать свой хлеб тяжким трудом, представляют ***большинство*** в любом человеческом обществе.

И если в сердцах этих людей потеряна (отсутствует) надежда на ***высший смысл*** их бытия, то все мысли, чувства и желания направляются лишь на ***земные блага*** и ***удовольствия***, и сердца наполняются недовольством своею участью.

Стимулом к труду для неверующих людей остается лишь страх голода, нищеты. Но в большей степени к труду их побуждает корыстолюбие и страсти к удовольствиям.

И когда возникает соблазн обеспечить свое существование и удовлетворить свои страсти более легкими способами, то многие с легкостью оставляют честный труд и прибегают к самым безнравственным средствам.

***Где в массе простого рабочего люда исчезает христианская вера,*** - указывает Владыка, ***- там всегда обнаруживается страшное недовольство своей судьбой, и тот труд, к которому обязывают его звание и положение, является уже бременем, которое он готов сбросить с себя во всякое время. Ненависть и зависть к богатым и к состоятельному вообще классу наполняет их сердце, и в этом случае стоит только какому-нибудь недобросовестному лжеучителю подсказать им, что, при изменении существующего порядка, и их участь могла бы измениться к лучшему, и они готовы бывают на всё, на всякие, хотя бы самые гнусные, вредоносные и губительные средства.***

Оскудение веры, по мнению Владыки, стало причиной забастовок рабочих в России и быстрого умножения последователей социал-демократов в Европе.

О страшных последствиях подобных тенденций можно было судить уже по событиям 1870-71 гг. в Париже. Революция рабочих во Франции сопровождалась ужасными пожарами, грабежами и убийствами.

Печальный и трагический опыт Октябрьского переворота 1917 г. и других, более близких нам по времени событий, наглядно подтверждает, что подобные действия никогда не приносят счастья, тем, кто на это рассчитывал.

***Объединяющим началом*** для всех бунтарей Владыка определяет ***вражду против христианства***. Ибо христианство однозначно воспрещает образ мыслей и действий, свойственные бунтарям.

Вынося справедливое порицание нехристианскому образу действий рабочих, Владыка Владимир не закрывает глаза и на несправедливость хозяев.

***Если рабочие … живут в нужде и бедности***, - говорит он, - ***то в этом виновато не только их неблагоразумие и невоздержание от пьянства и иных пороков, но и то, что они за свою честную работу не получают надлежащего вознаграждения***.

В подтверждение сказанного Святитель приводит цитату из [Священного Писания](https://azbyka.ru/biblia/): ***Каждый делатель достоин мзды своей***.

Несправедливость и скупость хозяев, отношение к работникам и слугам как к рабам становится причиной народного бедствия и озлобления рабочих.

Такое отношение к ближним, по словам Владыки, вызвано отсутствием христианских убеждений и веры.

Совершенно другие отношения складываются между работниками и хозяевами, когда и те и другие руководствуются в своей деятельности христианской верой.

Христианская вера учит смотреть на труд, прежде всего, как на ***нравственный долг***, за исполнение которого каждый будет давать отчет пред Богом.

Священное Писание открывает, что первый человек ***работал*** ещё до грехопадения. Он ***возделывал*** Рай, в соответствии с повелением Божиим ([Быт. 2: 15](https://azbyka.ru/biblia/?Gen.2:15&c~r&rus)).

Трудиться именно в том ***состоянии*** и ***призвании***, которое определил Сам Бог, - и есть ***земное назначение*** человека.

Не редко работе сопутствуют ***изнеможение*** и ***болезни***, но христианин всегда помнит повеление Божие ***добывать хлеб свой в поте лица своего***. Он понимает, что эти изнеможение и болезни есть ни что иное, как ***последствия греха*** и поэтому не позволит возобладать в своем сердце ропоту и гневу.

Христово учение предписывает каждому выполнять свой труд ***на совесть***. К этом нас обязываетСвоим примером Сам Спаситель. Ведь Он и ***разделял труды*** Своего земного отца Иосифа,бывшего плотником.

Подобное отношение к труду нам являет и ап. Павел. Несмотря на бремя и право апостольства, позволявшее ему находиться на иждивении своих пасомых, он, все же, кормился ***делами рук своих***, изготовляя шатры и палатки.

А к тем, кто извращал заповеданное Богом отношение к труду, апостол обращает свои слова: ***если кто не хочет трудиться, тот и не ешь, -*** ([2Фес. 3: 10–12](https://azbyka.ru/biblia/?2Thes.3:10-12&c~r&rus)).

Тот, кто руководствуется в своих трудах христианскими воззрениями, будет далек от недовольства, зависти и ненависти к тем, кто богаче и успешней его.

Богатые хозяева, руководствующиеся теми же правилами, видят в работниках равноправных братьев и проявляют по отношению к ним справедливость и с любовь.

**Теперь, к вопросу о собственности.**

***Собственность***, - по определению Владыки, - ***есть плод личного труда каждого, или же наследство, доставшееся от предков***.

Владыка задается вопросом: насколько, человек имеет право на обладание собственностью?

Христианство учит, что все творение, принадлежат Творцу. И только Он является единственным истинным и полным обладателем Своего творения, а значит и всякой собственностью.

Следовательно, ни один человек не может является безусловным обладателем собственности. Он получает от Бога право распоряжаться ей, но не по своему произволению, а по воле Самого Бога.

В Священном Писании находим следующие слова: ***вот Я дал вам всякую траву и всякие деревья, чтобы они служили пищею для вас*** ([Быт. 1: 29](https://azbyka.ru/biblia/?Gen.1:29&c~r&rus)). Таким образом, воля Божия относительно земных благ и собственности заключается в том, чтобы они служили ***средством для поддержания и сохранения жизни людей***. Причем, не маловажно заметить, что ***для всех людей***! Ведь первые люди, получившие в Раю эту заповедь, представляли на тот момент все человечество.

Иные же учения, антихристианские, усваивают человеку ***неограниченное право*** на использование собственности и земных благ. Сами же блага при этом рассматриваются лишь как средства к удовлетворению страстей.

Наслаждения и чувственные удовольствия становятся главной целью существования человека.

Следование подобным учениям образует пропасть между богатыми и бедными.

***Именно безбожие***, по словам Владыки, ***отнимает у бедных охоту к труду***, а ***у богатых погашает дух любви и милосердия***.

Каким же образом благоразумно использовать свои права на земные блага и собственность? Христианство учит, что человек имеет право собственности лишь в том смысле, что может пользоваться её плодами. Такой порядок способствует правильному развитию экономики и хозяйства.

При таком порядке между людьми различных сословий и званий могут сохраняться мир и согласие.

Безбожная идея, коммунизм, породила в народе соблазн. Эта идея предполагала отмену частной собственности, вместо которой предлагает всеобщее владение землёй и хозяйством и равномерное распределение плодов.

По мнению Владыки, при таком положении немыслимо правильное ведение хозяйства. Ведь каждый стал бы избегать труда, пытаясь возложить его на других. И управление стало бы весьма затруднительным, если бы каждый заботился обо всём и обо всех.

Ложной идее коммунизма Владыка противопоставляет коммунизм истинный, согласно которому блага земли должны давать средства к жизни всем людям. Но каким образом?

Христианская вера вменяет в обязанность богатым смотреть на своё имущество, – как на достояние всех, и в случае необходимости делиться им с собратьями.

Апостол говорит: ***имущие этого мира да дают неимущим***... ***Блаженнее есть давати, нежели приимати*** ([Деян. 20, 35](https://azbyka.ru/biblia/?Act.20:35&c~r&rus); [1Тим. 6: 17–18](https://azbyka.ru/biblia/?1Tim.6:17-18&c~r&rus)).

Поступая таким образом, имущий христианин участвует в делах божественного промышления. Этим он вносить в жизнь ту любовь, с которою заботится обо всех [Бог](https://azbyka.ru/1/o_boge). Неверие же пресекает в человеке источник всякой любви к ближним и делает его существом своекорыстным, полным безграничного самолюбия и эгоизма.

Сопоставление христианского и безбожного учений в отношении труда и собственности, по мнению Владыки, - должно прояснить вопрос о том, где искать истинного счастья и спасения.

Он призывает своих слушателей относиться к своему труду, как к священной, Самим Богом возложенной обязанность.

***Итак, христианин,*** - говорит в заключение Владыка, - ***если ты на свою собственность будешь смотреть как на имение Божие,– и будешь распоряжаться ею, памятуя, что за каждый день***[***Бог***](https://azbyka.ru/1/o_boge)***потребует от тебя отчёта, то ты не будешь всеми силами и средствами стремиться к неправильной наживе и будешь отвращаться от всего, что может вести к ней. Как верный домоправитель Бога, ты не будешь забывать бедных чад Его, но своим милосердием к ним сделаешь другом своим Отца их. Таким образом, жизнь, сообразная с учением христианской веры в отношении труда, собственности и распоряжения временными благами земли, принесёт тебе временное и вечное счастье и блаженство, по слову Господа: приобретайте себе друзей неправедным богатством, дабы они, когда вы обеднеете, приняли вас в вечные кровы*** ([Лк. 16: 9](https://azbyka.ru/biblia/?Lk.16:9&c~r&rus" \t "_blank)).